
47

Ukrainian Religious Studies, № 98–99, 2025

ISSN 2306-3548 (Print), ISSN 2617-9792 (Online)

УДК 246.6.001.32(045)
DOI https://doi.org/10.32420/2306-3548/2025.98-99.04

Олег Соколовський

ФОРМУВАННЯ РЕЛІГІЙНОГО ДОСВІДУ  
В КОНТЕКСТІ ДУХОВНИХ ТРАНСФОРМАЦІЙ РАННЬОГО МОДЕРНУ

У статті проведено аналіз социніанського руху в Україні XVI–XVII ст. як феномену духовної культури, що 
поєднав у собі реформаційний раціоналізм, гуманістичну етику й богословське новаторство. Виявлено форму-
вання социніанства у контексті релігійно-інтелектуальних трансформацій Речі Посполитої, окреслюючи його 
роль у становленні національної духовності, розвитку освіти, науки та книгодрукування. Установлено, що социні-
анство інтерпретується як форма інтелектуальної релігійності, у якій віра й мислення постають взаємодоповнюю-
чими вимірами духовного досвіду, зумовлюючи перехід від догматичного до етичного типу релігійної свідомості 
та зміщення акценту з інституційного посередництва на особистісне самопізнання й внутрішню моральну відпо-
відальність віруючого. Визначено роль социніанських осередків у поширенні європейських знань, у становленні 
наукового мислення та гуманістичної етики на теренах України.

Ключові слова: релігійний досвід, социніанство, раціоналізм, релігійна свідомість, духовність, світогляд, 
релігійна практика, гуманізм.

Oleh Sokolovskyi 

FORMATION OF RELIGIOUS EXPERIENCE IN THE CONTEXT  
OF SPIRITUAL TRANSFORMATIONS OF THE EARLY MODERN PERIOD

The article analyzes the Socinian movement in Ukraine in the 16th–17th centuries as a phenomenon of spiritual culture 
that combined reformation rationalism, humanistic ethics, and theological innovation. The formation of Socinianism in 
the context of religious and intellectual transformations of the Polish–Lithuanian Commonwealth is revealed, outlining 
its role in the formation of national spirituality, the development of education, science, and book printing. It is established 
that Socinianism is interpreted as a form of intellectual religiosity, in which faith and thinking become complementary 
dimensions of spiritual experience, causing a transition from a dogmatic to an ethical type of religious consciousness 
and a shift in emphasis from institutional mediation to personal self-knowledge and the inner moral responsibility of the 
believer. The role of Socinian centers in the dissemination of European knowledge, in the formation of scientific thinking 
and humanistic ethics in the territories of Ukraine is determined. 

Keywords: religious experience, Socinianism, rationalism, religious consciousness, spirituality, worldview, religious 
practice, humanism.

Актуальність дослідження феномену социні-
анства в Україні XVI–XVII ст. зумовлена не лише 
історико-культурними, а й епістемологічними, бого-
словсько-філософськими та релігієзнавчими особли-
востями, які потребують нового осмислення в межах 
сучасної гуманітарної науки. Социніанський рух 
виступає однією з найоригінальніших форм раціо-
налістично-гуманістичного християнства, у якому 
поєдналися риси біблійного гуманізму, етичного 
антропоцентризму, протестантської критики догма-
тизму та ідеї духовної автономії людини.

Для українського релігійного контексту соци-
ніанство мало особливе значення, оскільки воно 
стало каталізатором філософсько-богословських 
пошуків, що виходили за межі традиційних кон-
фесійних рамок. На відміну від більшості рефор-
маторських течій Заходу вітчизняне социніанство 
розвивалося у поліетнічному та поліконфесійному 
середовищі, де православ’я, католицизм і протес-
тантизм перебували у постійному діалозі й диску-
сії. Саме тому аналіз цього явища відкриває нові 
можливості для розуміння механізмів релігійного 

синтезу, що сприяли становленню національної 
духовної ідентичності.

Социніанський рух на українських землях не 
зводився до богословської полеміки. Він формував 
новий тип релігійної свідомості, орієнтований на 
поєднання віри та розуму, моральності та знання. 
У цьому сенсі він виступає важливим складником 
історії української філософії релігії, оскільки саме 
социніанство започаткувало перехід від догматич-
ної до рефлексивно-етичної моделі релігійного 
мислення. Не менш значущим є й те, що социні-
анство створило підґрунтя для національного релі-
гійного гуманізму, у межах якого християнська 
віра осмислювалася не як система незмінних догм, 
а як жива духовна практика, спрямована на роз-
виток особистості та суспільної моралі. У цьому 
контексті особливого значення набувають освіт-
ньо-просвітницька діяльність социніанських шкіл, 
формування власної видавничої традиції, розвиток 
полемічної літератури й перекладацької справи, які 
засвідчують інституціоналізацію нового типу релі-
гійної культури.



48 ISSN 2306-3548 (Print), ISSN 2617-9792 (Online)

Сучасне релігієзнавство, переосмислюючи 
динаміку релігійних процесів ранньомодерної 
доби, потребує нового концептуального бачення 
социніанського досвіду як складової частини євро-
пейської духовної спадщини. Його вивчення сприяє 
розумінню механізмів секуляризації релігійної 
свідомості, витоків толерантності, становлення 
релігійного плюралізму та формування морально-
громадянської відповідальності у межах постсеред-
ньовічного світу.

Метою статті є релігієзнавче осмислення соци-
ніанського руху в Україні XVI–XVII ст. як уні-
кального явища духовної історії, що поєднало 
богословську реформу, гуманістичну етику та про-
світницьку діяльність. Поставлена мета передбачає 
реалізацію таких завдань: виявити основні напрями 
інтелектуальної, культурно-освітньої та перекла-
дацької діяльності унітаріїв; розкрити зміст їхніх 
богословських і соціально-філософських ідей; 
визначити місце українського социніанства у шир-
шому контексті європейської релігійної думки.

Стан наукового розроблення проблеми. Про-
блематика социніанства в Україні тривалий час 
залишалася на периферії історико-релігієзнавчих 
досліджень, оскільки її вивчення ускладнювали як 
конфесійні упередження, так і відсутність доступу 
до першоджерел. Перші узагальнення про антитри-
нітарний рух містилися у працях О.  Левицького, 
М. Костомарова, В. Антоновича, М. Грушевського, 
які розглядали його в контексті українського Рене-
сансу та Реформації. У ХХ ст. окремі аспекти теми 
досліджували І.  Огієнко та П.  Куліш, які акценту-
вали увагу на культурно-освітніх наслідках социні-
анського руху. 

Сучасна українська релігієзнавча наука розгля-
дає социніанство як елемент вітчизняного духо-
вного відродження, про що свідчать праці М. Попо-
вича, А.  Колодного, В.  Любащенко, В.  Нічика, 
Л.  Филипович, П.  Яроцького, у яких виявлено 
зв’язок унітарних ідей із розвитком української 
релігійної культури, освіти й національного само-
усвідомлення. Разом із тим системний аналіз бого-
словських, філософських та культурологічних 
аспектів социніанства залишається недостатнім, 
що зумовлює необхідність подальшого наукового 
осмислення цього феномена в межах інтегрованої 
парадигми філософії релігії, історії богословської 
думки та культурної антропології.

Дискусії та результати дослідження. Просвіт-
ницький вектор розвитку українського релігійного 
простору другої половини XVI ст. сприяв тому, що 
социніанство посіло провідне місце серед альтерна-
тивних християнських течій, ставши одним з ідео-
логічних чинників національно-культурного від-
родження. Його філософсько-гуманістичні засади, 
зорієнтовані на раціональне осмислення віри, 

моральну автономію особистості та ідею природ-
ного права, здобули підтримку з боку представників 
ренесансного гуманізму, які прагнули інтегрувати 
етичні принципи християнства у практичну пло-
щину суспільного життя. Социніанські громади, 
виступаючи носіями нової культурно-антрополо-
гічної парадигми, отримали значну підтримку серед 
української шляхти та провідних родових династій, 
які бачили у їхніх ідеях підґрунтя для формування 
демократично-республіканського устрою та сус-
пільної модернізації.

Водночас домінування двох цивілізаційних 
моделей, грецької та римської, мало амбівалентний 
вплив на розвиток української духовної культури. 
З одного боку, воно принесло неоціненне інтелекту-
альне багатство, корпус філософських понять, бого-
словських традицій і культурних форм, що стали 
основою візантійського християнства, а з іншого – 
ця традиція мала характер культурної гегемонії, 
яка обмежувала самостійний розвиток української 
думки. Дослідники вважають, що велич і доміну-
вання візантійської культури обмежили формування 
української культурної традиції, яка, перебуваючи 
під сильним впливом Візантії, тривалий час не 
могла набути самостійності (Соколова, 2020, с. 51).

У середньовічний період візантійський релі-
гійно-культурний вплив відіграв визначальну роль 
у формуванні духовних основ українського хрис-
тиянства, проте разом із цим спричинив появу 
асиметрії культурного обміну. Зневажливе став-
лення візантійських можновладців і богословів 
до слов’янських народів призвело до відсутності 
писемних джерел, які могли б слугувати теологіч-
ним і літературним інструментом самовираження 
української інтелектуальної традиції. Цей дефі-
цит унеможливлював прийнятну полемічну відпо-
відь західним і східним опонентам, які намагалися 
поширити свій конфесійний вплив на українських 
землях.

У кінці XVI – першій половині XVII ст. у духо-
вному житті України розпочинається етап інтен-
сивного розвитку книгодрукування, освіти та 
літератури, що відбувався у контексті соціально-
політичних і національних антагонізмів, зростання 
самосвідомості народів Речі Посполитої та їхнього 
прагнення до політичного суверенітету. Ці супер-
ечності стали каталізатором релігійно-інтелекту-
ального відродження українського суспільства. 
Натхненна духом свободи, культурна спільнота 
активно долучалася до процесів духовної еманси-
пації. Важливе місце у цьому русі посідали анти-
тринітарні осередки, передусім социніанські, які 
розглядали освіту як засіб морального оновлення 
суспільства (Соколовський, 2025, с. 96).

Культурно-освітня діяльність антитриніта-
ріїв в Україні проявилася у становленні системи 



49ISSN 2306-3548 (Print), ISSN 2617-9792 (Online)

шкільництва, видавничій, перекладацькій, літе-
ратурній і науковій роботі. Як зазначають дослід-
ники, саме социніани зробили значний внесок 
у введення шкільної освіти нового типу в укра-
їнське культурне середовище другої половини 
XVI ст. (Lubieniecki, 1685, s. 357). Їхня педагогічна 
концепція ґрунтувалася на ідеї формування осві-
ченої, морально зрілої та політично свідомої осо-
бистості, спроможної активно діяти у соціальному 
просторі. Навчальні заклади социніан вирізнялися 
високим рівнем наукової підготовки, що переви-
щував рівень традиційних православних шкіл і від-
повідав практичним запитам суспільства Польсько-
Литовської держави (Біднов, 1993, с. 49). Саме 
їхній освітній досвід став прикладом для реформа-
торів православної освіти, які прагнули модерні-
зувати українські навчальні інституції, поєднавши 
національну духовність із гуманістичною освіт-
ньою парадигмою.

Социніанські освітні осередки в Україні поряд 
з іншими протестантськими навчальними інсти-
туціями становили вагомий елемент конфесійно-
просвітницького руху XVI–XVII ст., відзначаю-
чись високим рівнем інтелектуальної організації та 
педагогічної культури. Дослідники підкреслюють, 
що саме із цих шкіл виходила значна частина укра-
їнської молоді, залученої до нового типу духовно-
інтелектуального виховання (Савич, 1929, с. 57).

Найвідомішим навчальним центром цього 
напряму стала Раківська академія, засно-
вана  1602 р., яку в європейських інтелектуальних 
колах називали «Сарматськими Афінами». Вона 
репрезентувала синтез гуманістичної освіти та 
антитринітарної філософії, яка поєднувала віру 
з раціональним пізнанням. Значну частину студент-
ства становили вихідці з України, нащадки шляхет-
ських родів Чапличів-Шпановських, Немиричів, 
Любенецьких, Войнаровських, Гойських, Арцішев-
ських, Суходольських та ін. (Історія релігії в Укра-
їні, 2002, с. 130).

Провідне місце у навчальному процесі посі-
дали гуманітарні дисципліни, зокрема філологія, 
риторика, логіка, філософія та етика, що форму-
вали світогляд на засадах раціоналістичної моралі 
й інтелектуальної автономії. Велика увага приді-
лялася вивченню мов: латинської (за підручником 
Батуріна Кордьєра та текстами Яна Амоса Камен-
ського), польської (за граматикою Петра Статорі-
уса-Стоїнського) та грецької (Нічик, 1990 с. 160). 
Ці дисципліни сприяли вихованню активних учас-
ників політичного, дипломатичного та культурного 
життя, здатних інтегрувати духовно-етичні цін-
ності в практику суспільного буття.

Викладання філософії та етики у Раківській 
академії мало не лише дидактичну, а й світоглядну 
функцію, воно формувало антропологічну культуру 

особистості, зорієнтовану на моральну відпові-
дальність і суспільну активність. Етичний курс 
ґрунтувався на підручнику Яна Крелля «Першоос-
нови етики», який визначався філософським раці-
оналізмом і гуманістичною проблематикою (Соко-
ловський, 2012, с. 97). Завдяки цьому навчальний 
заклад перетворився на своєрідний центр 
морально-інтелектуальної емансипації, що поєдну-
вав богословські засади з ранньомодерною філосо-
фією. Раківська школа проіснувала до 1638 р., коли 
рішенням Варшавського сейму її діяльність була 
припинена, що стало важким ударом по всій сис-
темі протестантської освіти у Східній Європі.

Після ліквідації академії частина социніан-
ських інтелектуалів перемістилася на Волинь, де 
рух дістав підтримку з боку представників місцевої 
аристократії Чапличів. У 1614 р. з ініціативи Юрія 
Федоровича Чаплича-Шпановського у містечку 
Киселик (Киселин) було засновано школу серед-
нього типу, яка згодом трансформувалася у вищий 
навчальний заклад академічного рівня з богослов-
ським відділенням. Першим ректором став теолог 
і письменник Євстафій Кисіль, перекладач творів 
Томи Аквінського грецькою мовою (Lubieniecki, 
1843, s. 277).

Упродовж 1638–1644 рр. Киселинська школа 
функціонувала як інтелектуальний осередок 
социніанської теології, де здійснювалася під-
готовка проповідників та богословів. Серед її 
керівників були видатні теологи – Людвіг Голай-
зен, Петро Стегман і Теодор Симонід з Гольшті-
нії (Lubieniecki, 1843, s. 277–278). Заклад прагнув 
утримати високий рівень академічної культури, 
розвиваючи методологічні принципи протестант-
ського раціоналізму та релігійного гуманізму.

Паралельно з Киселинською функціонувала 
социніанська школа в Берестечку Луцького повіту, 
яка постала на основі реорганізованої кальві-
ністської школи, заснованої Мартином Чапли-
чем (Соколовський, 2011, 339). Подібні навчальні 
інституції демонстрували високий рівень організа-
ції навчального процесу, орієнтуючись на науково-
просвітницькі та морально-етичні ідеали. Їхній 
вплив поширювався і на представників інших кон-
фесій, зокрема кальвіністів, які, наслідуючи соци-
ніанський приклад, реформували власні школи 
відповідно до нових освітніх і богословських стан-
дартів. Унаслідок активних контактів та інтелек-
туальних взаємовпливів відбувалося переміщення 
наукових кадрів між протестантськими спільно-
тами. Значна кількість кальвіністських учених, 
зокрема Мартин Чехович, Іоан та Тома Фальконії, 
Симон Будний, приєднувалися до социніанських 
закладів, сприяючи поширенню їхніх ідей і зба-
гаченню українського духовно-інтелектуального 
простору.



50 ISSN 2306-3548 (Print), ISSN 2617-9792 (Online)

У період між 1638–1644 рр. в українських зем-
лях діяла социніанська школа середнього типу 
в Березці, що належала маєтку Мартина Федо-
ровича Чаплича-Шпановського. Ректором цього 
навчального осередку був письменник і богослов 
Йоахім Рупневський, один із найосвіченіших пред-
ставників антитринітарного руху. Саме у цей час 
у Раківській академії було засновано філософське 
відділення, що знаменувало поступову еволюцію 
социніанської освіти до рівня системної теоло-
гічно-філософської школи.

Вагомого авторитету на початку XVII ст. 
набула Гощанська школа, яка функціонувала до 
1639 р. Її професорсько-педагогічний корпус виріз-
нявся високою інтелектуальною культурою та 
представницьким складом. Серед викладачів відомі 
імена Теофіла Молітора, Данила Дуроссіуса, Вой-
теха Коперіуса та доктора медицини Соломона 
Палюдіуса – постатей, які уособлювали синтез 
природничої та гуманітарної освіти (Любащенко, 
1995, с. 140).

Неподалік від Гощі, у центрі маєтностей роду 
Сенют, містечку Ляхівці, у другому десятилітті 
XVII ст. постала ще одна социніанська школа під 
патронатом Павла-Криштофа Сенати, який пере-
бував у родинних зв’язках з Юрієм Немиричем. 
Першим ректором закладу став Петро Моршков-
ський, відомий протестантський теолог, пись-
менник і публіцист, який поєднував педагогічну 
діяльність із розробленням теологічних проблем 
антитринітаризму.

Значне місце у релігійно-освітньому житті 
посідала також Хмельницька школа на Поді-
ллі, заснована наприкінці XVI ст. братами Мико-
лою та Самуелем Олесницькими. Першим ректо-
ром закладу був Християн Франкен, а серед його 
наступників – Войцех Каліш, Самуель Вольф, 
Станіслав Петріцій та Єжи Шоман, автор відомого 
социніанського катехізису (Історія релігії в Україні, 
2002, с. 133). Освітня діяльність цього центру поєд-
нувала богословське навчання з філософськими 
дисциплінами, сприяючи формуванню етично орі-
єнтованої інтелігенції.

Характерною рисою социніанських шкіл була 
мобільність освітнього процесу, здобувачі мали 
змогу вільно переходити з одного навчального 
закладу до іншого, продовжуючи навчання без 
конфесійних обмежень. Толерантне ставлення до 
учнів різних віросповідань вирізняло социніан-
ські інституції серед інших протестантських шкіл. 
У цих школах працювали не лише протестантські, 
а й світські науковці, письменники та гуманісти, 
що свідчить про інтерконфесійний характер соци-
ніанської освіти.

Вихованці социніанських шкіл як шляхетського, 
так і міщанського походження представляли різні 

регіони Східної Європи, і чимало з них здобули 
визнання далеко за межами України. Як слушно 
зауважував О. Левицький, жодна інша релігійна 
течія не зробила стільки для розвитку освіти 
в українських землях, як социніани, серед яких 
налічувалося чимало вчених, пасторів і педагогів, 
які формували новий тип релігійного мислення 
(Левицький, 1882, с. 412).

Останній етап історії социніанства в Україні 
(40–60-ті роки XVII ст.) характеризувався поступом 
контрреформаційної реакції. Польська влада систе-
матично обмежувала діяльність антитринітарних 
громад у Малій Польщі, Галичині та на Волині. 
Так, у 1638 р. була закрита Раківська школа, 
у 1644 р. – Киселинська, а 1647 р. постановою сей-
мового суду заборонено всі социніанські школи 
й друкарні в межах Речі Посполитої (Ogonowski, 
1966, s. 43–44]. Із другої половини 1640-х років 
антисоциніанські репресії набули системного 
характеру, громади позбавляли храмів і майна, 
богословів переслідували, а багатьох послідовни-
ків змушували залишати межі Польсько-Литовської 
держави.

Таким чином, социніанська освітня система, що 
сформувалася в Україні у XVI–XVII ст., постала як 
унікальний феномен релігійно-інтелектуального 
гуманізму, який поєднав богословську раціональ-
ність із моральною автономією, толерантністю та 
ідеєю освіченої віри. Вона стала важливою складо-
вою частиною національно-культурного руху, але 
через конфесійну нетерпимість і політичний тиск 
була зруйнована, залишивши, однак, глибокий слід 
у духовній історії українського народу.

У 40-х роках XVII ст. провідним ідейним 
натхненником та організатором социніанського 
руху в межах Речі Посполитої став Андрій Вишо-
ватий, онук Фауста Социна, один із найавто-
ритетніших теологів, публіцистів і просвітни-
ків антитринітарного напряму. Здобувши освіту 
у Раківській академії та низці провідних європей-
ських університетів, А.  Вишоватий володів висо-
ким рівнем філософської культури й богослов-
ської ерудиції. Прагнучи створити новий центр 
інтелектуального життя, він переніс осереддя 
социніанства на Волинь і Київщину, розгорнувши 
активну діяльність із розбудови шкільництва та 
книгодрукування.

Упродовж кількох років Вишоватий мешкав 
у Пісках, Киселиці, Галичанах, Берестечку, сис-
тематично працюючи над створенням сприятли-
вого культурно-релігійного ґрунту для поширення 
освітньої інфраструктури. У своїй діяльності він 
спирався на підтримку социніанської шляхти, 
яка володіла значними маєтностями у Побужжі, 
на Волині, Житомирщині та Київщині. Ці роди, 
серед яких особливо виокремлювалися Немиричі, 



51ISSN 2306-3548 (Print), ISSN 2617-9792 (Online)

Чапличі, Гойські, Оріховські та Пшипковські, 
забезпечували матеріальну й інтелектуальну під-
тримку поширенню нових ідей (Tazbir, 1973, s. 27).

У 1643 р. Вишоватий на запрошення Юрія 
Немирича переїздить на Лівобережну Укра-
їну, оселяючись у його маєтку в Шершнях. Саме 
тут у другій половині 1640-х років формується 
потужна социніанська громада, до складу якої 
входили представники відомих родів: Немиричі, 
Гойські, Суходольські, Бабинці та ін. Під духо-
вним і організаційним проводом Вишоватого ця 
спільнота стає осередком релігійно-інтелектуаль-
ної діяльності, що поєднувала богословські дослід-
ження, перекладацьку та видавничу практику. 
Він активно сприяв переїзду до України багатьох 
учених, викладачів і літераторів, які продовжили 
традиції Раківської академії у нових історичних 
умовах. Вони не лише створювали власні праці, 
а й розпочали підготовку до заснування місцевої 
друкарні, маючи на меті поширення релігійно-про-
світницьких ідей українською та «руською» (старо
українською) мовами. Питання про створення дру-
карні та переклад социніанських богословських 
текстів було офіційно схвалено синодом у Рашкові 
1655 р., який відбувався під головуванням Павла 
Моршковського, видатного теолога, публіциста 
й організатора освітніх осередків.

Таким чином, антитринітарна освітня система 
в Україні спиралася на розвинену західноєвропей-
ську наукову традицію, поєднуючи гуманістичні 
принципи з національно-культурними особливос-
тями поневолених народів Речі Посполитої. Соци-
ніани не лише переймали досягнення європейської 
педагогіки, а й прагнули втілити у шкільній прак-
тиці морально-етичні ідеали, толерантність і духо-
вну свободу, спираючись на народні традиції, зви-
чаї та мову місцевого населення. Як зазначають 
дослідники, унітарні школи вирізнялися найвищим 
рівнем науково-освітньої підготовки серед навчаль-
них закладів Речі Посполитої.

Особливий внесок у національно-культурне 
відродження здійснили социніани в науковій 
і літературній сферах, розглядаючи інтелектуальну 
творчість як форму релігійного служіння. Їхня 
діяльність була зумовлена прагненням забезпечити 
гідну богословську полеміку з ідейними опонен-
тами, як католиками, так і православними. У цей 
час поширення доктринального змісту нової віри 
набуло виняткового значення, адже провідниками 
антитринітарних ідей виступали видатні діячі куль-
тури, літератури й науки.

Оскільки антитринітаризм раннього періоду 
тісно взаємодіяв зі східноєвропейським рефор-
маційно-гуманістичним рухом, літературна та 
наукова продукція социніан відзначалася філосо-
фічністю, логічною послідовністю і полемічною 

глибиною. Упродовж XVI–XVII ст. вони ініцію-
вали випуск численних богословських і наукових 
праць, що виходили у протестантських друкар-
нях Речі Посполитої. У цей період протестантські 
видання кількісно переважали католицьку літера-
туру, що свідчить про інтелектуальну активність 
реформаторських спільнот (Łukaszewicz, 1849, 
s.  417). Лише з Раківської друкарні, де працювали 
знані майстри О. Родецький та С. Стернацький, 
у 1602–1638 рр. вийшло понад 240 видань. Серед 
них були як богословські трактати, так і твори 
з філософії, педагогіки та етики. Завдяки зусиллям 
социніан світ побачили також твори православного 
мислителя Х. Філалета, зокрема «Апокрисис» та 
«Ектезис», що мали на меті захист інтелектуальної 
автономії української культури.

На території України функціонували друкарні 
у Бересті та Венгрові, які стали важливими осе-
редками формування протестантської книжкової 
культури. Їхня діяльність сприяла не лише поши-
ренню релігійних ідей, а й становленню інтелекту-
альної публічності, у межах якої формувався новий 
тип мислителя – людина віри і розуму, для якої 
богослов’я, філософія й освіта постають як єдиний 
шлях духовного самоствердження.

Серед антитринітарного середовища Речі 
Посполитої спостерігалася особлива активність 
у сфері біблійних перекладів, що посідала важливе 
місце в їхній просвітницькій діяльності. Порівняно 
з іншими протестантськими течіями саме унітарії 
видали найбільшу кількість польськомовних пере-
кладів Святого Письма, здійснених такими відо-
мими богословами й літераторами, як Симон Буд-
ний, Мартин Чехович, Єжи Шоман, Ян Крелль, 
Йоганн Шліхтінг, Станіслав Пшипковський та ін. 
Як зазначає Г. Вільямс, у 50-х роках XVII ст. уні-
тарії вели роботу над слов’яно-руським перекла-
дом Нового Заповіту, який планували опублікувати 
на українських землях (Wagner, 1986, р. 113–114). 
Ця спроба свідчить про прагнення социніан інкуль-
туралізувати християнське знання, зробивши його 
доступним для слов’янського читача й заклавши 
основи перекладацької традиції, зорієнтованої на 
національну духовність.

Найвідомішим виданням социніан став «Раків-
ський катехізис», опублікований 1605 р. польською 
мовою. Це фундаментальний документ, який відо-
бражав догматичні засади социніанського віров-
чення, поєднуючи раціоналістичний підхід до 
віри з ідеєю моральної самосвідомості. Завдяки 
популярності катехізис був перекладений кількома 
європейськими мовами, поширившись у Нідер-
ландах, Англії, Німеччині та Швейцарії. Його 
структура віддзеркалювала богословську систему 
Фауста Социна, опрацьовану та доповнену Петром 
Стоїнським, Єжи Москоржевським, Валентином 



52 ISSN 2306-3548 (Print), ISSN 2617-9792 (Online)

Шмальцем, Єжи Вольтером, а також містила тексти 
Петра Гжегожа, Павла Гонезія, Єжи Шомана та 
інших авторів (Drzymała, 1963). Цей твір став сво-
єрідним догматичним маніфестом социніанського 
гуманізму, у якому віра розумілася як діяльний 
вияв розуму та совісті.

Особливе місце в історії духовного відродження 
східнослов’янських народів належить Симонові 
Будному, котрий залишив найзначнішу літера-
турно-богословську спадщину серед антитрині-
таріїв. Його творчість відзначалася прагненням 
поєднати релігійний раціоналізм із критикою схо-
ластичної теології, що виявилося у глибокому ана-
лізі Святого Письма крізь призму розуму. Будний 
виступав проти догматичного буквалізму, пропо-
нуючи раціоналістичне тлумачення Біблії, засно-
ване на історико-філологічному підході та етичній 
інтерпретації текстів.

Одним із його ключових творів став 
«Катехізис», який репрезентував жанр популярної 
богословської літератури доби Реформації. Як від-
значають дослідники, саме цей жанр став важли-
вим інструментом просвітницького впливу, адже 
катехізиси видавалися в межах усіх основних кон-
фесій (Kamieniecki, 2002, s. 24). У власному «Кате-
хізисі» Будний, спираючись на реформаційно-
кальвіністські засади, запропонував нове бачення 
Церкви, віри, молитви й хрещення. Його позиція 
вирізнялася антиклерикальною риторикою та кри-
тикою обрядового формалізму як у католицизмі, 
так і в православ’ї. Він піддавав сумніву доціль-
ність таких практик, як пости, шанування ікон, чер-
нечі обітниці, трактуючи їх як пізні людські наша-
рування, які відмежовують від істинного змісту 
Євангелія. У своїх працях він послідовно доводив, 
що Святе Письмо не містить свідчень про культ 
ікон в апостольські часи, а поширені серед схід-
нохристиянських народів перекази носять більш 
міфологічний, аніж історичний характер (Соколо-
вський, 2011, с. 339–340).

В аспекті віровчення про святих Будний дотри-
мувався принципу єдиного посередництва Бога, 
заперечуючи потребу у зверненнях до святих чи 
Богородиці. Він наголошував, що святі є звичай-
ними людьми, тому молитви слід адресувати без-
посередньо Богові. Культ Богородиці він уважав 
елементом народної побожності, який не має бого-
словського обґрунтування. Поклоніння святим, 
за його переконанням, є порушенням монотеїс-
тичного принципу і проявом духовної залежності 
людини від творіння, а не від Творця (Budny, 1959, 
s. 331).

Отже, Симон Будний постає не лише як видат-
ний представник социніанської думки, а й як попе-
редник раціоналістичного християнства, у якому 
віра не суперечить розуму, а співвідноситься з ним 

через моральну відповідальність і вільне осмис-
лення істини. Його творчість стала одним із пер-
ших зразків інтелектуальної релігійної критики 
у Східній Європі, що відкрила новий етап у роз-
витку богословської думки, зорієнтованої на авто-
номію совісті, духовний гуманізм і філософію 
свободи.

Вагоме місце у творчій спадщині Симона 
Будного займають його соціально-філософські 
та політико-етичні трактати, серед яких осо-
бливе значення має праця «Про світську владу». 
У ній мислитель розробляє концепцію суспіль-
ного порядку, що ґрунтується на ідеї опіки, від-
повідальності та морального служіння, котрі роз-
глядаються як божественний принцип управління. 
У системі його уявлень влада і родина постають 
взаємопов’язаними структурами, у яких діють ті 
самі засади турботи, дисципліни та виховання. 
Будний наголошує, що урядовців слід шанувати 
як носіїв Божественного провидіння, а батьки 
повинні не лише забезпечувати дітей матеріально, 
а й виховувати їх духовно, навчати ремесел і пра-
целюбності. У його концепції державного й родин-
ного ладу простежується патронально-клієнтарна 
модель соціальної етики, де кожен індивід – від 
міщанина до князя підпорядковується моральним 
законам відповідальності перед ближнім і Богом. 
Серед базових засад мислитель виділяє обов’язок 
батька виховувати дітей, господаря – навчати підле-
глих, а влади – здійснювати правосуддя. Володар, 
за Будним, покликаний не лише дбати про суспіль-
ний порядок, а й підтримувати розвиток освіти та 
Церкви, карати «ідолослужителів», захищати мир, 
майно незаможних і справедливість у судочин-
стві (Біліченко, 2024, с. 189). Така модель держав-
ності має етично-релігійний характер, де функція 
влади мислиться не як домінування, а як служіння 
й опіка.

Розмірковуючи над методологією тлумачення 
Святого Письма, С. Будний звертається до тради-
цій католицької та православної екзегези, проте 
аналізує їх критично. Він проводить паралелі між 
біблійними чудесами та вшануванням святих, 
роблячи висновок, що «час пророків і чудес уже 
минув», а тому сучасна людина повинна керуватися 
моральним наслідуванням Христа, а не очікуван-
ням чудес. Водночас мислитель закликає поверну-
тися до духу раннього християнства, коли віруючі 
мали право вільно обговорювати Слово Боже, роз-
мірковувати над ним і спільно шукати істину (Білі-
ченко, 2024, с. 189). На його переконання, саме 
неправильне тлумачення Писання зумовило появу 
хибних догматів та обрядових перекручень.

У своїх працях Будний демонструє порівняльно-
філологічний підхід до Біблії, аналізуючи грецькі, 
латинські та єврейські переклади й виявляючи між 



53ISSN 2306-3548 (Print), ISSN 2617-9792 (Online)

ними численні розбіжності. Ця аналітична робота 
підкреслює його прагнення до автентичності бого-
словського знання, звільненого від інтерпретацій-
них нашарувань. Для його екзегетичного стилю 
характерний риторичний метод, що поєднує логіч-
ний аналіз зі структурою силогізму, перетворюючи 
коментар до Писання на форму раціональної бого-
словської аргументації.

Висновки. Социніанство в Україні XVI–XVII ст. 
постає як унікальний феномен духовної, культурної 
та інтелектуальної історії, що поєднав у собі риси 
протестантського раціоналізму, гуманістичної етики 
й релігійного універсалізму. Його становлення від-
булося в контексті загальноєвропейських реформа-
ційних процесів, однак воно набуло власного східно-
європейського обличчя, зумовленого конфесійною 
багатоманітністю та особливостями національної 
духовної традиції. Социніанство в українському 
вимірі можна розглядати як місток між західноєвро-
пейським протестантським гуманізмом і східнохрис-
тиянською традицією, який сприяв взаємопроник-
ненню богословських ідей, філософських доктрин 
і культурних практик. Через рецепцію антитрині-
тарної думки в православному середовищі, зокрема 

в полемічній літературі кінця XVI – початку XVII 
ст., виявляється вплив социніанського раціона-
лізму на оновлення української духовної куль-
тури. У релігієзнавчій площині социніанство слід 
інтерпретувати як тип духовної реформації, який 
здійснив перехід від сакрально-інституційного до 
морально-екзистенційного розуміння віри. Воно 
заклало засади індивідуальної релігійності, у цен-
трі якої – автономна совість, особисте прочитання 
Святого Письма, визнання рівності всіх людей перед 
Богом і розуміння віри як морального вибору.

Таким чином, социніанство в Україні стало 
віхою духовної модернізації, яка передувала фор-
муванню національної інтелектуальної традиції 
та становленню модерного типу релігійного мис-
лення. Його богословський раціоналізм, моральний 
універсалізм і культурно-гуманістичний потенціал 
забезпечили зв’язок між епохою Реформації та 
подальшими етапами розвитку української духо-
вності. У цьому сенсі социніанство постає як одна 
з найважливіших сторінок історії української релі-
гійної думки, що поєднала теологічну реформу, 
філософський розум і гуманістичну етику в єдину 
систему духовного самопізнання.

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
Біднов, В. (1993). Школа та освіта на Україні. Українська культура: Лекції за редакцією Дмитра Антоновича. 

Київ: Либідь. С. 40–72.
Біліченко,  П. (2024). Морально-етичні засади формування особистості в поглядах Симона Будного. Вісник 

Глухівського національного педагогічного університету імені Олександра Довженка. Серія: Педагогічні науки, 
3 (56). С. 187–193.

Історія релігії в Україні: у 10-ти т. (2002). Київ: Світ Знань. Т. 5. 424 с.
Левицкий,  О. (1882). Социнианство в Польще и Юго-Западной Руси в ХVI – XVII вв. Киевская 

старина, 6. С. 401–432.
Любащенко, В. (1995). Історія протестантизму в Україні: курс лекцій. Львів: Просвіта. 350 с.
Нічик, В. (1990). Гуманістичні і реформаційні ідеї на Україні ХVІ – початок ХVІІ ст. Київ: Наукова думка. 384 с.
Савич, А. (1929). Нариси з історії культурних рухів на Вкраїні й Білорусії в ХVІ–ХVІІ ст. Київ: Всеукраїнська 

академія наук. 333 с.
Соколова, А. (2020). Вплив культури Візантійської імперії на культуру країн Середньовічної Європи. Актуальні 

питання гуманітарних наук, 33 (2). С. 49–56.
Соколовський,  О.Л. (2011). Просвітницький вектор раннього антитринітаризму. Гілея: науковий вісник, 

46. С. 338–344.
Соколовський,  О.Л. (2025). Теоретико-методичні засади наукових досліджень процесів інституалізації 

релігійних організацій нового часу. Актуальні проблеми філософії та соціології, 53. С. 96–101.
Соколовський,  О.Л. (2012). Трансформація віровчення релігійного об’єднання польських братів у другій 

половині XVI ст. Українська полоністика, 9. С. 120–129.
Budny, S. (1959). O przedniejszych wiary chrystyjanskiej artykulech (1576). Literatura arianska w Polsce XVI wieku. 

Antologia. S. 317–336.
Drzymała,  K. (1963). Bracia polscy zwani arianami Studia Theologica Varsaviensia. URL:  

https://bazhum.muzhp.pl/media/texts/studia-theologica-varsaviensia/1963-tom-1-numer-2/studia_theologica_
varsaviensia-r1963-t1-n2-s241-306.pdf

Kamieniecki, J. (2002). Szymon Budny – zapomniana postać polskiej reformacji. Wrocław. 192 s.
Lubieniecki, A. (1843). Poloneutichia. Lwów: Dr. J. Schnajdera. 252 s.
Lubieniecki, S. (1685). Historia Reformationis Polonicae. Freistadt: B.w., 304 p.
Łukaszewicz, J. (1849). Historya szkół w Koronie i w Wielikim Księstwie Lietewskim: w 2 t. Poznań: Druk. Orendow. 

na Garbarach. T.1. 844 s.



54

Українське релігієзнавство, № 98–99, 2025

ISSN 2306-3548 (Print), ISSN 2617-9792 (Online)

Ogonowski, Z. (1966). Socynianizm a Oświecenie. Studia nad myslą filosoficzno-religijną arian w Polsce w XVII 
wieku. Warszawa. 261 s.

Tazbir, J. (1973). Antytrynitaryzm na ziamiach ukraińskich w XVI wieku. Z polskich studiów sławistycznych. Ser.4: 
History of the Seventh International Congress of Slavists. Warszawa: Wyd. Wars. Un-tu. S. 91–120.

Wagner, R. (1986). Reformation und Orthodoxie in Ostmitteleuropa. Marburg: Westkrauz-Verlag. 283 p.

REFERENCES
Bidnov, V. (1993). School and Education in Ukraine. Ukrainian Culture: Lectures Edited by Dmytro Antonovych. 

Kyiv: Lybid. P. 40–72. 
Bilichenko, P. (2024). Moral and Ethical Principles of Personality Formation in the Views of Symon Budny. Bulletin of 

the Oleksandr Dovzhenko National Pedagogical University of Glukhiv. Series: Pedagogical Sciences, 3 (56). P. 187–193. 
History of Religion in Ukraine: in 10 vols. (2002). Kyiv: Svit Znan. Vol. 5. Protestantism in Ukraine. Edited by 

P. Yarotskyі. 424 p. 
Levitsky,  O. (1882). Socinianism in Poland and South-Western Rus in the 16th – 17th Centuries. Kiev 

Antiquity, 6. P. 401–432. 
Lyubashchenko, V. (1995). History of Protestantism in Ukraine: a course of lectures. Lviv: Prosvita. 350 p. 
Nichyk, V. (1990). Humanistic and Reformation Ideas in Ukraine in the 16th – Early 17th Centuries. Kyiv: Naukova 

Dumka. 384 p. 
Savych, A. (1929). Essays on the History of Cultural Movements in Ukraine and Belarus in the 16th – 17th Centuries. 

Kyiv: All-Ukrainian Academy of Sciences. 333 p. 
Sokolova, A. (2020). The Influence of the Culture of the Byzantine Empire on the Culture of the Countries of Medieval 

Europe. Current Issues in the Humanities, 33 (2). Р. 49–56.
Sokolovskyі, O.L. (2011). The educational vector of early anti-trinitarianism. Gileya: scientific bulletin, 46. Р. 338–344. 
Sokolovskyі,  O.L. (2025). Theoretical and methodological principles of scientific research into the processes 

of institutionalization of religious organizations in modern times. Current problems of philosophy and sociology, 53. 
Р. 96–101. 

Sokolovskyі, O.L. (2012). Transformation of the doctrine of the religious association of the Polish brothers in the 
second half of the 16th century. Ukrainian Polish Studies, 9. Р. 120–129.

Budny, S. (1959). On the Most Important Articles of the Christian Faith (1576). Arian Literature in 16th-Century 
Poland. Anthology. P. 317–336. 

Drzymała,  K. (1963). Polish Brethren Called Arians. Studia Theologica Varsaviensia. URL:  
https://bazhum.muzhp.pl/media/texts/studia-theologica-varsaviensia/1963-tom-1-numer-2/studia_theologica_
varsaviensia-r1963-t1-n2-s241-306.pdf 

Kamieniecki, J. (2002). Szymon Budny – a Forgotten Figure of the Polish Reformation. Wrocław. 192 p. 
Lubieniecki, A. (1843). Poloneutichia. Lviv: Dr. J. Schnajdera. 252 p. 
Lubieniecki, S. (1685). Historia Reformationis Polonicae. Freistadt: B.w., 304 p. 
Łukaszewicz, J. (1849). History of schools in the Crown and the Grand Duchy of Lithuania: in 2 vols. Poznań: Druk. 

Orendow. na Garbarach. Vol. 1. 844 p. 
Ogonowski, Z. (1966). Socinianism and the Enlightenment. Studies on the philosophical and religious thought of the 

Arians in Poland in the 17th century. Warsaw. 261 p. 
Tazbir, J. (1973). Antitrinitarianism in the Ukrainian lands in the 16th century. From Polish Slavic studies. Series 4: 

History of the Seventh International Congress of Slavists. Warsaw: Wars. Un-tu Publishing House. Р. 91–120.
Wagner, R. (1986). Reformation und Orthodoxie in Ostmitteleuropa. Marburg: Westkrauz-Verlag. 283 p.

Стаття надійшла до редакції 09.10.2025
Стаття прийнята 29.10.2025

Статтю опубліковано 31.12.2025


